Syndicatmm

L DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019

« Dans guelle société vivons-nous? »

Présentation au College Lionel-Groulx,

28 octobre 2019

Gilles Labelle
Université d’Ottawa

« Dans quelle société vivons-nous? ». Je ne pense évidemment pas qu’il soit possible de
répondre a pareille question de fagcon exhaustive en quelques pages; il faut par définition
se contenter d’une esquisse, tracée a gros traits, qui laisse forcément de c6té un ensemble
de questions importantes.

Il faudrait d’abord s’interroger : de quelle société parlons-nous? Est-ce qu’on se situe au
niveau mondial, continental, national, local? De quelle époque est-il question? En outre, il
importerait aussi de se demander ce que 1’on entend par « SOciété », d’autant que des
sociologues vont jusqu’a parler d’un « oubli de la société » voire d’une « fin de la société »
(Michel Freitag, Stéphane Vibert).

Mais je laisse délibérément de coté ces questions, en me permettant de reformuler la
question qui nous est posee de cette facon: quels sont les principaux traits qui
conditionnent ou qui déterminent notre situation actuellement? « Notre situation » : ¢’est-
a-dire celle d’individus ou de citoyens habitant un pays dit « développé », c’est-a-dire
fondé sur ce qu’on s’entend a désigner comme « démocratie libérale de marché ».

Je défendrai ici la thése que deux traits, principalement, caractérisent notre situation
présentement, c¢’est-a-dire conditionnent ou déterminent 1’état dans lequel nous nous
trouvons.

Pour me faire entendre, je procéderai en réactivant un concept a mon sens trop peu utilisé
en sciences sociales et en philosophie politique et sociale, celui de la « vie quotidienne »
(tel qu’il fut formulé, entre autres, par Henri Lefebvre). La « vie quotidienne », ce n’est pas
seulement, évidemment, ce qui m’est arrivé hier ou ce matin ou ce qu’il y a dans le journal
(qui a gagné les élections, qui les a perdues, etc.). Par-Ia, il faut plut6t entendre la maniére
dont les individus ou les groupes conduisent leur vie et, surtout, ce que signifie leurs
conduites, ce qu’est leur sens. La prémisse du raisonnement étant que ce qu’est la société
se manifeste non seulement sur un plan d’ensemble, a un niveau, disons, structurel ou



Syndicatmm

DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
macroscopique, mais tout aussi bien au niveau des conduites individuelles, singuliéres, au
niveau microscopique. Dit autrement : une société constitue un « tout », une « totalité », de
sorte qu’elle est lisible tant lorsqu’on la considére d’un point de vue global ou structurel
que lorsqu’on examine les conduites individuelles de ceux qui y vivent. Si I’individu n’est
pas la société, évidemment, il I’exprime, de la perspective qui lui est propre : dans
I’individu se manifeste, d’une maniére singuliére, la SOCiété.

Prenons donc I’exemple des étudiants du CEGEP. Dans quelles conduites sont-ils engagés?
Quel est leur sens?

Les étudiants ne le seront pas toujours. T6t ou tard, ils rejoindront ce qu’on appelle le
« marche du travail ». Pour plusieurs, la formation scolaire ou collégiale a d’abord ce sens :
elle prépare, dans un avenir plus ou moins rapproché, 1’entrée sur le marché du travail (on
peut penser que la formation a un autre sens que celui-1a, qu’elle prépare ou devrait préparer
a autre chose, qu’elle doit, par exemple, former 1’esprit, pour amener a réfléchir, a penser
par soi-méme —mais je laisse cela de coté ici et je pars de ce que probablement pense une
majorité dans nos sociétés : étudier, c’est se préparer a entrer sur le marché du travail).

« Marché du travail » : la formule nous est devenue banale, on I’entend constamment,
partout. Elle devrait pourtant nous étonner. Pour la simple raison que c’est un fait
relativement récent dans I’histoire de I’humanité que d’associer le travail, la capacité de
travailler, la force de travail, a une institution telle que le marché. On le fait depuis, au plus,
environ deux siécles.

Je ne suis pas original ici, je reprends une idée d’un grand sociologue et historien, Karl
Polanyi. Jusqu’aux 18° et 19° siécles, en effet, trés peu de choses circulaient sur les
marchés; dit autrement, trées peu de choses avaient le statut de marchandises (une
marchandise est simplement un bien qui circule sur un marché). La terre, par exemple,
n’était pas considérée comme une marchandise : je vous épargne les détails de ce que décrit
Polanyi, simplement pour indiquer que méme si elle avait un propriétaire, celui-ci ne
pouvait pas disposer de la terre a son gré, par exemple il ne pouvait pas la vendre a
n’importe quel prix, a n’importe qui, dans n’importe quelle condition, pour n’importe quel
usage. Autrement dit, le marché ne réglait pas entierement la propriété de la terre; les
pouvoirs publics énoncaient des régles, des réglements, qui encadraient, qui limitaient le
droit du propriétaire sur sa terre. Par exemple, dans certains cas, aprés la récolte, le
propriétaire cessait simplement d’étre propriétaire de sa terre; elle devenait temporairement
une terre communale, ce qui veut dire qu’elle appartenait en commun a tous, qui avaient le
droit d’aller y « glaner » ce qu’on avait laissé dans les champs apres la récolte (voir le film
d’Agnés Varda, « Les glaneurs et la glaneuse », qui montrent des gens en France qui vont
glaner sur les terres; quand on les traine devant les tribunaux, ils font valoir que de vieux
textes de lois jamais abolis leur donnent la permission de glaner).



Syndicatmm

DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
Or ce qui était vrai de la terre 1’était aussi du travail ou de la capacité de travailler. Il ne
serait venu a I’idée de personne, avant le milieu du 18° siécle, dit Polanyi, de considérer
que la capacité de travailler des étres humains étaient une marchandise comme les autres,
qu’on pouvait vendre ou acheter sur un marché. Dit autrement : il n’y avait pas une chose
telle qu’un marché du travail. On travaillait, certes —mais les heures de travail (qui
pouvaient par ailleurs étre trés longues), les salaires (qui pouvaient étre tres bas), étaient
fixées par la puissance publique, par le roi, qui lui-méme, s’en référait a la tradition, aux
coutumes. En outre, les paysans ou les artisans se déplacaient trés peu : 1’idée, comme
I’indique Polanyi, qu’on devrait se déplacer pour trouver ailleurs que chez soi a s’employer
est trés longtemps apparue absolument incongrue. Le devoir des puissants, des
propriétaires, étaient de fournir le minimum aux plus pauvres, le devoir de ceux-ci était de
servir les premiers. C’¢était un systéme parfaitement inégalitaire, sans aucun doute —et
Polanyi n’en est absolument pas nostalgique. Il ne s’agit nullement pour lui de souhaiter
un retour a un tel état de choses —mais simplement de le mettre en évidence pour montrer
la nouveauté de notre situation.

Transformer la terre et le travail ou la force de travail en marchandises, autrement dit
instituer un marché de la terre et un marché du travail, a été un processus qui s’est heurté a
de tres nombreuses résistances. Pourtant, en 1867, 1’auteur du Capital, Karl Marx, a pu
amorcer son grand ouvrage de cette maniere : « Le mode de production capitaliste se
présente comme une immense accumulation de marchandises... ».

Le capitalisme est un phénomeéne dont la généalogie est longue et complexe; il n’empéche
qu’a un certain point, s’est accréditée 1’idée, qui en constitue I’'un des socles les plus
importants, que les biens (une pluralité de biens, pas seulement la terre et la force de travail)
peuvent étre échangés sur le marché, donc peuvent étre considérés comme des
marchandises. Il faut bien prendre note de ce que signifie une telle transformation, insistait
Marx : il en va d’une véritable « conversion du regard » pourrait-on dire. Considérer un
bien, jusqu’au 18°%-19° si¢cles, ¢’était avant tout considérer sa « valeur d’usage » : sa valeur,
autrement dit, en tant que bien qui avait un certain usage déterminé dans une société
donnée. Autrement dit, ¢’était considérer les biens d’un point de vue qualitatif. Désormais,
c’est tout autrement qu’on considére les biens : ce n’est pas leur valeur d’usage qui compte
avant tout (a quoi ils servent, quel est leur usage), ¢’est leur valeur d’échange, ¢’est-a-dire
ce qu’ils valent sur le marché, indépendamment de leur usage. Dit autrement, les biens sont
désormais considérés d’un point de vue quantitatif plutdt que qualitatif.

Je ne vais pas tenter ici de faire une histoire du capitalisme en quelques lignes. Je me
contenterai simplement de distinguer trés schematiquement et succinctement trois grandes
phases du développement de cet univers qui se présente comme une «immense
accumulation de marchandises ». Le premier capitalisme, on 1’a appelé « entrepreneurial »,



Syndicatmm

DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
c’est celui des manufactures, des fabriques, ou le propriétaire se charge lui-méme le plus
souvent du management de son entreprise. Le deuxiéme, qui nait dans le dernier tiers du
19° siécle, d’abord aux Etats-Unis, est le capitalisme des grandes corporations : ce qui le
caractérise est, entre autres, la dissociation de la propriété et du management. Les
managers, qui sont des salariés de I’entreprise, visent le meilleur rendement par une
rationalisation systématique de 1’organisation du travail, de maniére a satisfaire les
propriétaires actionnaires.

Ces deux premieres phases du capitalisme sont caractérisées, quand on examine les choses
du point de vue de la force de travail, par la dépossession —c’est ce que Marx a appelé
« aliénation ». Aliénation est un terme qui veut simplement dire : « étre étranger a ». Qui
est appelé a vendre sa force de travail, dit Marx, parait étranger a 1’usage qu’on fait d’elle
—au sens ou il n’a la maitrise ni du proces de travail lui-méme (comment on utilise sa force
de travail, qui est réduite a une pure dépense d’énergie mesurée en heures) ni de son résultat
(ce qu’on fait du produit de son travail). Le procés de production tel que mis en ceuvre par
le capitalisme est, dit Marx, de plus en plus impersonnel ou anonyme : il ne parait pas
ordonné par une volonté personnelle, mais par des impératifs de rationalisation, qui sont
eux-mémes dictés par les nécessités de 1’accumulation. Le proces de production se présente
au vendeur de force de travail de telle facon que celui-ci parait appelé a se transformer en
« sujet automate ».

Tout ceci est devenu encore plus vrai dans la troisieme phase du capitalisme, dans laquelle
nous nous trouvons maintenant, qui correspond a I’inclusion voire a la soumission des
grandes corporations elles-mémes aux impératifs du capitalisme financier. Mondialisé, le
capitalisme financier ne veut plus connaitre de frontiéres, pas plus spatiales que
temporelles. Tant le volume que la vitesse a laquelle se reglent les échanges incessants qui
le caractérisent, tendent a échapper a toute mesure humaine (d’ou, par exemple, le recours
de plus en plus fréquent par les traders a des robots, dont les algorithmes sont seuls a méme
de fournir des indications sur la masse de transactions). Le systeme financier, bouclé sur
lui-méme, tend vers D’automaticité, il est parfaitement impersonnel et anonyme,
apparaissant a la limite incontrolable —il marque une étape supplémentaire (ultime?) dans
I’aliénation, tout se passe comme s’il était étranger a toute tentative humaine de le
maitriser.

L’humanité parait ainsi a ’aube d’une dépossession inédite, comme si la production et la
circulation des biens, et les systemes de crédit qui les rendent possible, lui échappait —de
méme que ses conséquences, dont le déréglement climatique n’est qu’un des aspects (mais
peut-étre le plus spectaculaire).

Peut-on encore parler d’« économie » dans ce cas? Aristote distinguait 1’« économie », qui
se définit par les soins apportés au foyer et a la cité, dont il faut combler les besoins, de la

4



Syndicatmm

DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
« chrématistique », qui désigne la production et la circulation des richesses non pour
satisfaire les besoins, mais pour accumuler toujours davantage de richesse de maniére a
relancer le processus, a I’infini. Il ne serait certes pas incongru de dire qu’avec la troisiéme
phase du capitalisme, I’humanité est entrée pour la premicre fois dans 1’¢re de la
chrématistique mondialisée et géneralisée.

Je reviens a mon point de départ : se préparer a rejoindre le marché du travail désigne une
conduite qui loin d’avoir un sens pour le seul individu, considéré isolément, renvoie au
fonctionnement de la société dans son ensemble, qui apparait gouvernée pour une part
considérable par ces systémes impersonnels, anonymes et automatiques que j’ai décrits
rapidement. C’est pourquoi cette entrée est appelée a se réaliser suivant des impératifs qui
sont aussi inédits que I’est la chrématistique mondialisée et généralisée.

Pour le comprendre, il faut partir de ce que les systémes automatiques qui caractérisent le
capitalisme contemporain ne se présentent ni comme « bons », ni comme « justes »; plus
simplement ou brutalement, ils se présentent comme « effectifs », ¢’est-a-dire comme
définissant une réalité a laquelle il serait simplement impossible d’échapper. C’est
I’effectivité qui fait la régle ici : puisque « ¢a marche », puisque « ca fonctionne », les
individus n’ont d’autre choix que de s’y plier —tout jugement normatif ou moral, du type,
c’est une bonne/une mauvaise chose, cela est juste/injuste, etc., devient simplement
superflu. Se plier a ’effectivité de la chrématistique, cela veut dire : s’y adapter. On peut
dire que le « néolibéralisme » est le discours qui énonce cela au mieux, le plus clairement :
dans I’optique d’une chrématisique mondialisée et généralisée, il revient a chacun, quelque
jugement moral qu’il pourrait porter sur la chose, de se faire « I’entrepreneur de sa
personne », c’est-a-dire de se concevoir comme un réservoir de «ressources », de
« compétences », a faire fructifier au mieux, afin de performer sur le marche.

Comme les possibilités de se faire un tel entrepreneur de soi sont inégalement réparties, la
chrématistique mondialisée et généralisée apparait ainsi comme le lieu d’un accroissement
des inégalités —entre la «nouvelle classe » (Christopher Lasch) qui acquiert les
« compétences » pour performer et les autres, qui en sont plus ou moins démunis. Des
auteurs (Christophe Guilly) n’hésitent pas a associer cette nouvelle classe aux grandes
villes, aux métropoles, ou sont plus accessibles les « réseaux » qui permettent de se
« brancher » sur la chrématistique mondialisée, les pans moins « performants » se trouvant
refoulés a la périphérie (ce qui donne le sens du mouvement des « gilets jaunes » en
France).

L’entrée dans un univers tissé par la chrématistique mondialisée et genéralisee définit le
premier trait qui caractérise en propre notre société a mon sens. Ce n’est pas le seul —je
voudrais maintenant parler d’un deuxiéme trait, qui parait, a prime bord, s’opposer a ce
que je viens de décrire (mais il faudra se demander si c’est bien le cas). Quel est ce

5



e, £
R g Zethe milit

‘-\\“\\u“ i
Syndicatdm

i f

g DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
deuxieme trait? Je décrirai sa logique d’abord, je ferai le lien avec la vie quotidienne a la
fin.

J’ai dit que la force de la chrématistique résidait dans son effectivité : il n’y a, pour ainsi
dire, pas a juger si cela est bien ou juste, mauvais ou injuste —pas plus qu’on n’a a se
demander, par exemple, si la force de gravité est bonne ou mauvaise, juste ou injuste. Il
faut se plier a I’effectivité du capitalisme mondialisé et généralisé, il faut s’y adapter.

Mais pourtant Aristote disait que 1’étre humain est un animal parlant —et que parler voulait
dire « faire des évaluations » : un étre humain, disait-il, a ceci de propre qu’il dispose du
logos, c¢’est-a-dire qu’il énonce des jugements normatifs : ceci est bon, cela est mauvais,
ceci est juste, cela est injuste, etc.

A supposer que 1’étre humain n’ait pas (encore) changé de nature, il faut donc se poser la
question : qu’advient-il désormais de la normativité, de la capacité de formuler des
jugements normatifs?

Cette capacité de juger normativement ne disparait pas; elle semble plutét se désarrimer
des systemes de production, de circulation et de crédit, qui s’imposent par leur effectivité,
pour en quelque sorte se loger dans un lieu a part. Pour reprendre une expression courante
au 19° siecle, la capacité de porter des jugements normatifs apparait comme une sorte de
« supplément d’ame » dans un monde « sans ame ».

Ce supplément d’ame dans un monde sans ame se présente, en quelque sorte par définition,
sous I’angle de la protestation, de I’indignation. Il faut se demander quelles formes celles-
ci revétent, ce qui permettra de juger de leur degré d’opposition a la chrématistique
généralisée.

Ce qu’il faut d’abord relever, c’est que puisque la chrématistique tend a I’automaticité et a
I’impersonnalité, le réflexe de qui s’indigne est de tenter de restituer, contre I’automaticité,
de la volonté dans le monde, et contre I’'impersonnel, contre I’anonymat, du personnel, de
la personnalité. C’est a mon sens le ressort de la critique (tout a fait fondée par ailleurs) de
la corruption dans nos sociétés : puisque les systemes de production, de circulation et de
crédit paraissent échapper a la prise humaine, on reporte son indignation, en-de¢a ou au-
dela d’eux, sur des individus, dont la conduite est jugée déviante, corrompue.

Cette indignation contre la corruption peut viser différentes cibles. On peut s’indigner, on
peut dénoncer ceux que Machiavel appelait les « grands » : tel ou tel maire de telle ou telle
municipalité, tel ou tel fonctionnaire de tel ou tel ministére, tel ou tel entrepreneur, etc.
Mais on peut aussi, tres souvent, dénoncer tel ou tel groupe, jugé deviant; ou méme tel ou
tel individu, dont la conduite est jugée déviante.



Synd icatde’ enseignantes et

T DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
L’indignation de cette sorte, qu’on peut appeler « morale », a en outre ’avantage de donner
I’impression de refaire du lien, alors que la chrématistique mondialisée et généralisée tend
au contraire a disposer les individus dans un rapport de concurrence ou de compétition les
uns par rapport aux autres. On s’indigne rarement seul : I’indignation se nourrit de 1’écho
qu’elle regoit chez d’autres; on a I’impression par-la de refaire de la communauté la ou la
chrématistique tend a la défaire. Communauté labile, fragile —puisqu’elle n’existe que dans
la communication effective, puisqu’elle est fondée sur une liaison qui peut se faire quasi-
immediatement déliaison.

Ce qui précéde permet de comprendre que le lieu par excellence de 1’indignation morale
dans nos sociétés, ce lieu ou, par-dela I’effectivité des grands systemes, on se donne
I’impression de dénoncer ce qui est mal, ce qui est injuste, et par la méme occasion de
refaire du lien, c’est celui des dits « réseaux sociaux », de la communication généralisée a
laguelle on s’adonne avec la ferveur que I’on sait (un chiffre seulement a ce sujet : depuis
leur commercialisation, on a vendu dix milliards de téléphones dits « intelligents » sur la
planéte —je rappelle qu’il y a environ 7.6 milliards d’habitants sur la Terre).

Il ne s’agit pas de condamner 1’indignation morale (et les réseaux sociaux ou elle tend a se
concentrer). Mais plutot de situer son role dans le monde tel qu’il est, dans la société dans
laquelle nous vivons. « Supplément d’ame » doit étre pris au sens fort : I’indignation
morale laisse dans les faits intacte la chrématistique mondialisée et généralisée, qui
s’impose par son effectivité, elle s’appuie sur des jugements normatifs, certes, mais qui
visent a coté d’elle (on vise des personnes, non les structures ou les systemes)— tout en
donnant I’impression de refaire de la communauté sans jamais se donner les moyens, tout
au contraire, de 1’instituer dans un rapport d’opposition réel a la chrématistique. Plutot
qu’une opposition, I’indignation morale apparait donc, au final, comme un complément de
la chrématistique —elle est le supplément d’ame qui rend ce monde sans ame tolérable.

Complémentaires, la chrématistique et 1’indignation morale ne se heurtent donc pas dans
la vie quotidienne : voila pourquoi, pour retrouver mon point de départ sur la vie
quotidienne, 1’étudiant peut tout a fois se préparer a entrer sur le marché du travail et
échanger avec ses pairs sur les réseaux sociaux, entre autres pour s’indigner de telle ou
telle situation ou conduite.

Je terminerai en indiquant trés rapidement ce qui manque a une vie organisée autour des
deux poles que j’ai relevés. A une société qui prétend se régler par la chrématistique et
I’indignation morale en complément, il manque ce que la modernité (depuis au moins
Machiavel) considére pourtant comme [’essentiel : le projet et la pratigue d’un
autogouvernement des sociétés par elles-mémes. La chrématistique, sur laquelle
I’humanité parait incapable d’exercer une prise, et I’indignation morale qui la laisse intacte
en lui ajoutant un supplément d’ame sont insuffisantes a définir ce que les philosophes ont

7



Synd icatdcs ensei
‘ {5 4 { es e

DE VIVE VOIX 7.04 Novembre 2019
appelé depuis les Anciens la « bonne vie ». Le projet des sociétés modernes était bien plus
ambitieux : que les affaires communes, publiques, ne soient ni laissées a elles-mémes ni
I’objet de jugements moraux sans réelle prise sur elles; qu’elles soient plutot prises en
charge par une pluralité de citoyens. C’est ce que 1’on désigne comme 1’agir politique, au
sens fort du terme.



